Spiritualitiat — Kraft und Widerstand

Impuls von Julia Lis

Das Thema des vorliegenden Vortrags: Spiritualitdt — Kraft und Widerstand entspricht nicht meiner

Formulierung. Tatsdchlich finde ich alle drei Begriffe durchaus bedenkenswert.

Beginnen wir bei dem ersten, den ich mir angewohnt habe, sehr vorsichtig zu gebrauchen. Denn ich
erlebe ihn oft als etwas leichtfertig hingeworfenen Begriff. Alles Erhabene, Mystisch-Verkldrte,
Geheimnisvolle, Ubersinnliche, was sich vom Alltag abwendet wird gern als spirituell verklért, oft
ohne trennscharfe Abgrenzung zum Begriff der Esoterik. Oder der Begriff der Spiritualitdt wird als
Synonym fiir Meditation, Kontemplation, rituelle Erfahrungen oder Religiositédt verstanden.
Manchmal wird er auch als Gegenbegriff zum Sinnlichen, Diesseitigen, Materiellen gebraucht. Vor
allem ist er aber meist individualisierend, bezieht sich auf eine individuelle Qualitét: ,,Sind Sie ein
spiritueller Mensch?“ Mit einem so schillernden Begriff gerdt man schnell in Schwierigkeiten, weil

nicht klar ist, wovon gesprochen wird.

Deswegen wiirde ich ihn zu Beginn erst einmal etwas préazisieren und dadurch hoffentlich schérfen:
Spiritualitat hat von ihrem Wortsinn her mit Geist und Atem zu tun, bezogen auf das hebréische
,Ruach“ hat es die Bedeutung von Atem, Luft und Wind, aber auch der Gegenwart Gottes als etwas
was in Bewegung setzt, dynamisch ist und eine neue Wirklichkeit schafft. Spiritualitét ist in
gewisser Weise die Atmung des menschlichen Geistes, der sich iiber die nackte Faktizitdt der Welt
hinaus erhebt, nach Luft und Freiheit strebt, das Gegebene transzendiert, iibersteigt, hin zur Suche
nach authentischer Existenz.!

Wenn ich hier und im Folgenden von Spiritualitdt spreche, dann meine ich eine christliche
Spiritualitdt. Sicher verziehen einige bei solch einer prézisierenden Einschrankung gerne das
Gesicht, hat sie doch schnell etwas AusschlieBendes. Mir scheint aber gerade eine prazise
Bestimmung, Dialog und Offnung zu erméglichen, nicht zu verhindern: Denn sie macht inhaltlich
deutlich, wovon wir als ChristInnen ausgehen und macht ChristIn-Sein nicht zu einem reinen
Identitatsmarker, sondern gibt ihm einen inhaltlichen Sinn. Diesen Sinn aber kénnen und sollen wir
auch allen Nicht-ChristInnen erkldren, um die Moglichkeit fiir eine inhaltliche Diskussion zu

erdffnen. Wir sollten also Auskunft geben konnen, was wir eigentlich meinen, wenn wir als

1 Vgl. da Silva Moreira, Alberto: Spiritualitdt in der Konfliktivitat, in: Collet, Giancarlo/Sattler, Dorothea (Hg.): In
Konflikten leben. Mit Zorn und Zértlichkeit an der Seite der Armen. Ein Beitrag zur 6kumenischen Dekade zur
Uberwindung von Gewalt (Theologie und Praxis 37), Berlin 2012, S. 57-82



ChristInnen von Spiritualitédt sprechen, denn nur so kénnen andere uns sagen, ob sie etwas mit dem

von uns Gemeinten anfangen kénnen oder nicht.

Spiritualitdt im christlichen Sinne hat mit ihrem Wortsinn zu tun: Geist, also die Motivation, die
Kraft, die das eigene Handeln ausrichtet, es in eine Richtung dréngt. Als ChristInnen glauben wir,
dass diese Motivation nicht einfach Ergebnis unserer eigenen Anstrengungen ist, dass sie nicht
einfach aus uns kommt, in uns steckt, sondern, dass sie mit jenem Gott zu tun hat, den wir als
Schopfer der Welt und der Menschen bekennen, aber auch als Befreier: Als denjenigen, der in seiner
rettenden Tat am Volk Israel, in der Befreiung aus Unterdriickung und Sklaverei einen Anfang
gesetzt hat. Dieser Anfang macht an Israel deutlich, was nach dem Willen dieses Gottes allen
Menschen offen stehen soll: Ein Leben in Gleichheit und Freiheit, ein erfiilltes Leben fiir alle.
Spiritualitét ist so verstanden, im Sinne dieser Tradition, in der wir als ChristInnen stehen, mit der
Frage nach der Befreiung verbunden: Der Geist ist es der uns gemeinsam mit den Anderen in die
Freiheit treibt, die nicht eine Bindungslosigkeit macht, sondern die Freiheit erfiillter Beziehungen.
Hier wird dann aber auch deutlich, wie sich eine so verstandene Spiritualitdt von Esoterik
abgrenzen lasst: Es geht ihr nicht einfach um mich, meine individuellen Bediirfnisse, sondern um
die Ermoglichung der Herstellung neuer, anderer Beziehungen der Menschen untereinander, die
eine neue gemeinsame Existenz schaffen, die alle Lebensbereiche, auch Okonomie und Politik,
umfasst. Deshalb ist jede Spiritualitét, auch jede Anleitung dazu, problematisch, die nicht nach der
Verortung des Christentums nicht nur in meinem persoénlichen, inneren Leben, sondern eben in
Geschichte und Gesellschaft fragt, also in der gelebten Realitdt der Welt. Wenn Spiritualitdt zur
Frage nach meinem Wohlbefinden, nach meiner Kraft wird, dann droht sie mich in mir selbst zu
verschlieRen, statt jene dynamisierende Offnung zu bewirken, um die es ihrem Sinn nach gehen
soll.

Eine so verstandene Spiritualitdt ist durchaus geféahrlich, sie ist nicht ohne Risiko zu haben. Sie ist
mit dem geldufigen Bild von Spiritualitédt als etwas, was uns zur Ruhe kommen lésst, eigentlich
nicht zu vereinbaren. Nicht um ruhige Abwendung von den Herausforderungen der Welt und des
Alltags geht es ihr, sondern um das Brennen fiir etwas, das noch nicht da ist, das aussteht: christlich
gedacht im Sinne der Reich-Gottes-Botschaft Jesu also, eine Welt wie sie gute Schopfung ist, eine
Welt, in der befreites Leben fiir alle moglich wird. Christliche Spiritualitét ldsst sich deshalb nicht
von der Frage nach dem Zustand der Welt trennen. Dabei geht es nicht darum zu beanspruchen, das
Christentum konne in fundamentalistischer Manier Antworten auf alle Fragen, die sich der
modernen Welt stellen, liefern. Aber es geht schon darum, dass es mit seiner Botschaft vom Reich-
Gottes als Ermoglichung eines befreiten Lebens Kriterien dafiir bietet, welche Antworten mit seinen

Grundanliegen kompatibel sind und welche gerade nicht. Und es geht darum einen Horizont



aufzumachen, der uns , bezogen auf diese Gesellschaft nicht nur in den Begrenzungen dessen
denken ldsst, was gerade da ist, der Fall ist, sondern ermoglicht dariiber nachzudenken, was

aussteht, was fehlt, ja, was an den Zustdnden, in denen wir leben, zum Himmel schreit.

An Gott glauben heiflt im Sinne einer solchen Spiritualitdt eben auch und vor allem angesichts der
katastrophalen Verhiltnisse in der Welt, Gott zu vermissen, wie es der Politische Theologe Johann
Baptist Metz formulierte. Es bedeutet also auch einer Sehnsucht Raum zu geben, die mit den zur
Verfiigung stehenden Bordmitteln unserer Gesellschaft nicht gestillt werden kann: danach dass das
Gottes Reich wirklich komme, und die Kriege, das Sterben im Mittelmeer, die Unterdriickung und
Ausbeutung von Frauen weltweit, die zum Himmel schreiende Ungleichheit, die Zerstérung der

Erde durch ihre riickhaltlose Ausbeutung endlich aufthéren mogen.

Das setzt aber voraus, dass fiir uns das Christentum, christliche Spiritualitdt noch mit der
Moglichkeit verkniipft sind, diese Welt anders denken zu kénnen. In unserer Welt scheint sich aber
im Moment geradezu die umgekehrte Uberzeugung zu verbreiten, dass die Welt ist wie sie ist,

unverdnderbar, eine Wiederkehr des ewig Gleichen von Krieg, Machtstreben, Katastrophen.

Welche Kraft, und hier komme ich auf den Untertitel zuriick, kann dann angesichts einer solchen
Zeitdiagnose das Christentum noch entfalten? Wenn wir danach fragen, wo diesen katastrophalen
Entwicklungen heute noch Widerstand entgegenschlagt, so werden wir doch feststellen, dass das
Christentum, ja ChristInnen und Christen darin eher eine marginale Rolle spielen. Besonders gilt
dies hierzulande, wo die christlichen Kirchen vorwiegend damit beschaftigt scheinen, ihre
zunehmende gesellschaftliche Bedeutungslosigkeit zu betrauern. Die Antworten, die im kirchlichen
Leben auf diese Situation, da wo sie ernst und wahrgenommen wird, gesucht werden, positionieren
die Kirchen in einer Marktlogik als Tréager attraktiver Angebote, als Markefiir Sinn und
Sinnstiftung. Das aber macht deutlich, wie tief das Christentum hierzulande in seinem

Selbstverstdndnis als biirgerliche Religion gefangen ist.

Was meint biirgerliche Religion?

Der Terminus stammt vom Theologen Johann Baptist Metz.
Dieser hatte bereits in den 1970er Jahren vom biirgerlichen Christentum gesprochen und dessen
Problematik fiir das Christentum herausgearbeitet.” Es kann die messianische Botschaft vom

Hereinbrechen der anderen Logik Jesu, der Logik des Reiches Gottes deshalb so schlecht verstehen,

2 Vgl. Metz, Johann Baptist: Jenseits biirgerlicher Religion. Reden iiber die Zukunft des Christentums, Miinchen
1980.



weil es sie als Uberhéhung und Verklarung biirgerlicher Zukunft sieht. Oder anders gesagt: Es kann
das Reich Gottes nicht denken, weil dieses seine Logik, die Logik einer biirgerlichen
Tauschgesellschaft, biirgerlicher Politik infrage stellt, nicht mit ihr vereinbar ist.

Ob es dabei heute noch primér um die Frage des biirgerlichen Zukunftsdenken geht, ob an eine
biirgerliche Zukunft noch geglaubt wird, auf dieses Thema mdchte ich spater zurtickkommen. Was
aber bestimmt der Fall ist: Wir verstehen als Kirchen und ChristInnen in einem reichen Land, das an
der Wahrung seines Wohlstand und seiner Sicherheit grofSe Interessen hat, als ChristInnen der
Mittelschicht, des Biirgertums, nur schwer gerade seine widerstindigen Momente, sein
Aufbegehren und Protest, gegen das, was ist, weil darin so viel uneingeltstes, verlorenes,
geschundenes Leben der Anderen, der Armen steckt. Von diesen Anderen her unsere Verhaltnisse
neu zu denken, féllt uns aber schwer. Deshalb wissen wir mit einer messianischen Spiritualitdt und
ihrer Ausrichtung auf eine andere Zukunft oft nicht viel anzufangen.

Die Unterbrechung ist im Denken von Metz eng mit Religion verbunden: , Kiirzeste Definition von

Religion: Unterbrechung*’

. Das gilt sicher auch fiir die Spiritualitdt. Dabei ist allerdings, und das
macht es so schwierig fiir uns, hier nicht einfach eine Pause gemeint. Gerne wiirden wir so ja
landldufig den Begriff Spiritualitdt verstehen: eine Auszeit nehmen, eine Pause von der dulleren
Hetze. Sicher, das mag manchmal notwendig sein, um sich in ein neues Verhéltnis zu den Dingen zu
setzen, seinen Geist neu auszurichten. Aber so harmlos ist christliche Spiritualitdt leider oder zum

Gliick nicht.

Die Unterbrechung, um die es hier geht, hat mit Abbruch zu tun. In drastischen Bildern beschreibt
die Bibel das in ihren apokalyptischen Biichern. Die Reiche und Ordnungen dieser Welt sind nicht
ewig, sitzen gar nicht so fest im Sattel, wie wir denken. Sie werden untergehen. Und das ist eine
frohe Botschaft fiir die Unterdriickten, die unter dieser Herrschaftsform leiden. Die biblische
Apokalyptik zeigt die Schrecken dieser Herrschaft, offenbart sie, legt sie offen. Aber auch dass
diese nicht ewig ist, dass sie untergehen kann und muss. Fiir die Bibel ist das die messianische
Perspektive, eine Verheifung kommenden Heils.

Aber fiir uns? Nicht zufdllig nimmt unser biirgerliches Bewusstsein diese apokalyptischen Bilder
vor allem als Katastrophenszenarien wahr. Wir leben in diesen Verhdltnissen ganz gut, auch wenn
wir so oft ihre katastrophalen Auswirkungen beklagen. Wir haben uns eingerichtet. Und wir haben
eine Menge zu verlieren — so denken wir zumindest. Sich der Moglichkeit einer vélligen
Unterbrechung auszusetzen wiirde bedeuten des Sinn des Habens, des Einrichtens infrage stellen zu
lassen. Das meint Umkehr, Metanoia, als eine spirituelle Neuausrichtung, als Hinterfragen des

Sinns der Existenz — denken wir an die biblische Erzdhlung vom reichen Jiingling. Der Weg der

3 Metz, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft, in: ders.: Gesammelte Schriften 3, Freiburg i. Br.
2016, S. 184.



Umkehr fiihrt in die Nachfolge. Nun reden wir hier aber von Spiritualitét, die ja nicht ganz
unberechtigt mit einer inneren Dimension dieser Umkehr, mit einer Neuausrichtung der Herzen,
konnte man in einer religitsen Sprache sagen, assoziiert wird.

So verstanden ist die spirituell Dimension eine, die weitergeht als die Anderung duBerer
Verhiltnisse, eine politische Anderung. Aber sie kann von einer solchen Verdnderung nicht
unabhdngig gedacht werden, kann sie nicht weglassen. Wenn von dieser Spiritualitdt nichts sichtbar
wird, wenn in ihr Selbstbefriedigung steckt statt uneingeldste Hoffnung nicht nur fiir mich, sondern
fiir die Welt, dann ist sie nicht mehr als eine Wellness-Technik und hat mit dem Christentum wenig
zu tun. Christliche Spiritualitdt braucht also eine Ausrichtung auf eine Erwartung und die Frage:

Was erwarten wir uns noch? Welche Verdnderung steht eigentlich aus?

In der christlichen Spiritualitétstradition ist die alles entscheidende Erwartung, die einer
messianischen Zeitenwende. Aber wenn wir heute ,,Zeitenwende horen, dann nimmt das eine ganz
andere Bedeutung an: Sicherheitsdiskurs und Militarisierung scheinen im Mittelpunkt dieser
,Zeitenwende“ zu stehen. Schon drei Tage nach dem Einmarsch russischer Truppen in die Ukraine
am 24. Februar 2022 hat Bundeskanzler Olaf Scholz den Uberfall als eine Zeitenwende in der
Geschichte unseres Kontinents bezeichnet. Im Juni des gleichen Jahres sprach der SPD-Vorsitzende
Lars Klingbeil ebenfalls von einer Zeitenwende. Natiirlich haben wir alle in den letzten Jahren —
auch in der Zeit der Pandemie schon — das Gefiihl gehabt, dass sich historisch und politisch Dinge

verdndern. Aber was genau? Und was bedeutet ,,Wende“?

Fiir Klingbeil ist eine Friedensordnung zerbrochen, die uns harte Zeiten, Opfer abfordert, eine neue
Normalitdt im Umgang mit der Bundeswehr, eine europédische Verteidigungs- und Militarpolitik.
Dahinter steckt die Einsicht, dass die Probleme viel weitreichender sind: Dass sich der globale
Kapitalismus neu konfiguriert, dass die Positionen Europas und Deutschlands darin sehr unsicher
sind: ,,Es wird in den kommenden Jahren einen Wettstreit um Beziehungen, Abhédngigkeiten,
Bindungen, Kooperationen und Ausstrahlungen geben. Wir miissen uns fiir diesen Wettkampf
aufstellen,“* so Klingbeil. Die Zeitenwende ist also nichts, was ,,iiber uns“ kommt, sie ist eine
politische Entscheidung. Und sie wird wohl eher ein Alptraum als eine Verheifung werden, in

der es weniger um eine Wende als um die Aufrechterhaltung unseres Status quo geht.

Nein, in der Gestaltung der sogenannten Zeitenwende geht es nicht um eine bessere Welt, nicht
um die Abwendung einer nie dagewesenen Bedrohung, nicht um das Leben und Uberleben aller

auf der Welt. Die Proklamation der Zeitenwende ist vielmehr ein Drohruf, alle Privilegien

4  Klingbeil, Lars: Die Sozialdemokratie hat die Chance Europa zu préagen, Vorwérts vom 21.6.2022, abrufbar unter
https://www.vorwaerts.de/meinung/die-sozialdemokratie-hat-die-chance-europa-zu-pragen.



verlieren zu kénnen, die wir hatten. Das ist die apokalyptische Seite dieser Zeitenwende. Ihre
VerheilSungsseite ist allerdings nicht viel erfreulicher: die Heilung aller Wunden wird im ,,Weiter
so“ von Aufriistung, Modernisierung, Digitalisierung und weiterer Naturausbeutung fiir nicht-
fossile Rohstoffe bestehen.

In biblischen Einwand gegen die gegenwirtige Zeitenwende unter Verweis auf die messianische
artikuliert sich kein fundamentalistischer Einwand gegen die Welt, keine Verjenseitigung der
Hoffnung. Ganz im Gegenteil. Das Festhalten an der Hoffnung auf eine messianische
Zeitenwende, auf einen neuen Himmel und eine neue Erde ist vielleicht gerade die Bedingung
dafiir, dass uns die Erde nicht zur Holle wird. In diesem Sinne wére zu fragen, wie viel wir
unserem Glauben noch zutrauen, wie unsere Spiritualitdt den unausweichbar erscheinen Logiken
der propagieren Zeitenwende eine Kraft des Widerstandes entgegensetzen, entgegenhalten kann.
Diese Frage wird umso brisanter als sie auch an das Verhéltnis riihrt, dass unsere Spiritualitdt zur
Geschichte und Zeit einnimmt. Wenn, wie eingangs betont, christliche Spiritualitdt von einem
Geist spricht, der sich in der Geschichte zeigt, bewegt von einem Gott, der Herr dieser
Geschichte ist, dann muss sie sich konkret auf ihr Verstdandnis der Erwartung, die wir an die Zeit
und Geschichte noch richten kénnen, befragen lassen. Christliche Spiritualitdt kennt keine
einfach nur aulergeschichtliche Versohnung oder Heilung, das Heil der Welt entscheidet sich
und geschieht in dieser geschichtlichen Welt, nicht jenseitig, auSerhalb von ihr. Auch und gerade
wenn eine christliche Spiritualitédt auf eine Vers6hnung hofft und ausgerichtet bleibt, die jede
Moglichkeit innergeschichtlicher Reparatur der Verhéltnisse iibersteigt. Was aber erhoffen wir
uns heute noch von der Geschichte?

Wie die Rede von der Zeitenwende schon gezeigt hat, scheint unser Denken gefangen in zwei
falschen Alternativen: einem Weiter-So auf der einen Seite oder aber der Katastrophe des
Untergangs auf der anderen Seite. Das aber macht uns unfahig das Neue wirklich denken zu
konnen. Katastrophe ist in unserer Gegenwart ein schillernder Begriff, der zwei Dimensionen
hat: die Realitdt katastrophaler Zustdnde wie Krieg, oder Klimakatastrophe. Diese Zustdnde
werden aber politisch und medial oftmals in einer Weise behandelt, die die Katastrophe so in
Szene setzt, das aus ihr eine Legitimierung und das Plddoyer fiir einen Erhalt der Gegenwart
abgeleitet wird. Wir konnten hier von Katastrophismus sprechen. Der Katastrophismus
beschwort den Untergang als eine vorherbestimmte Zukunft, die unausweichlich auf uns
zukommt. Damit aber héren wir auf mit der Moglichkeit einer anderen Zukunft iiberhaupt noch
zu rechnen und leugnen letztlich eine grundsatzliche Verdanderbarkeit: weil wir der Moglichkeit
eines Anderen misstrauen, wihlen wir das geringere Ubel, das den Untergang aufschiebt und

bleiben doch im Horizont des drohenden Untergangs weiter gefangen. Eine christliche



Spiritualitdt des Widerstands hétte ihren Protest stattdessen an der Katastrophalitdt der
Gegenwart zu orientieren, nicht an der Sorge vor einer auf uns zukommenden Zukunft.

Wenn wir die Katastrophalitdt der Gegenwart erkennen, die uns in die Metanoia, die Umkehr des
Herzens ruft, dann kénnen wir vielleicht auch eine Spiritualitdt entwickeln, die iiber Zeit und
Geschichte so denkt, dass sie auch einer notwendigen Unterbrechung ins Auge sehen kann. Diese
Unterbrechung muss jetzt beginnen und sie muss daran arbeiten die Zeit zu 6ffnen, iiber die
Alternativlosigkeit des Bestehenden hinaus.

Wenn wir eine Spiritualitdt dieser Unterbrechung denken wollen, dann sollten wir uns der
Apokalyptik noch einmal neu zuwenden. Nicht als eine Beschwo6rung ihrer Katastrophalitét, die
uns zu unserem besorgten Blick auf die Welt gut zu passen scheint, diesen aber auch wieder nur
verdoppelt. Auch nicht im Sinne der Rechten, die einen apokalyptisch-metaphiysischen Kampf
zwischen den Prinzipien am Werk sehen. Und auch nicht, im Sinne einer anderen Spielart rechter
Apokalyptik heute, das alles zu tun sei und damit auch alles erlaubt, was die Katastrophe
aufhalten kénne. Vielmehr ginge es um eine apokalyptische Spiritualitét, die auf eine
Unterbrechung setzt und hofft. Die gerade aus dem Bewusstsein, dass die Verhdltnisse so wie sie
sind weder gottgewollt noch notwendig noch ewig sind, darin Mut und Phantasie entwickelt zu
leben und zu handeln als sei deren Ende bereits in Sicht, ohne es gleich mit der Katastrophe zu
identifizieren. Eine solche Spiritualitdt konnte uns befdhigen uns nicht einfach in diesen
Verhdltnissen einzurichten, sondern ihre Verdnderung zu ersehnen.

Die Besonderheit christlicher Spiritualitdt ist in ihrer Ausrichtung darauf zu sehen, dass Jesus der
Messias ist. Dieses Bekenntnis ist mit einer bestimmten messianischen Spiritualitdt verbunden,
da es in die Nachfolge ruft und damit in eine messianische Praxis, die durch Gerechtigkeit,
Befreiung und solidarische Liebe gekennzeichnet ist. Genau hier begegnen wir der spirituellen
Dimension dieser Praxis: Spiritualitdt ist das, was sie ermdglicht und in ihr zum Ausdruck
kommt.

Es geht einer messianischen Praxis der Spiritualitdt also um die Unterbrechung und
Infragestellung dessen was ist, auch der bestehenden Gesetze und Normen auf die Frage nach der
Ermoglichung solidarischer Liebe hin. Auch heute und in unseren Gesellschaften kann die Frage
nach der Aussetzung der herrschenden Normen ganz konkret werden: Etwa in der
Kirchenasylarbeit, wenn die Frage im Raum steht ob das geltende Recht die h6chste Norm fiir
die Entscheidung iiber Moglichkeiten und Grenzen der Solidaritdt darstellt oder die solidarische
Eroffnung von Moglichkeiten eines guten Lebens fiir Menschen auf der Flucht.

Eine messianisch-christliche Spiritualitdt hat auch politische und 6konomische Konsequenzen:
Sie orientiert sich auf eine antiautoritidrer Politik, die Herrschaft der einen iiber die anderen nicht

legitimiert, sondern infrage stellt. Sie orientiert sich am Teilen der zum Leben gebrauchten



Giiter, an deren gemeinsamen Gebrauch um Leben zu erméglichen, anstatt an den Logiken von
Eigentum und Profit. Darin ist sie die Spiritualitét einer ganzheitlichen Befreiung, die nicht nur
den Geist befreien und neu ausrichten will, sondern auch mit der Befreiung der Kérper von
Unterdriickung und Ausbeutung verbunden ist, diese neu aufrichtet und ausrichtet, sie aufstehen

lasst, was nicht umsonst eine Konnotation von Aufstand hat.

Wenn wir nach Vorbildern fiir eine solche messianisch-apokalyptische Spiritualitdt suchen
wollen, dann lohnt sich ein Blick auf die ersten christlichen Gemeinden. Deren
Selbstverstdndnis war das von Fremdlingen und Heimatlosen, in der Welt, in der sie lebten. Denn
die Macht des Imperium Romanum hatten sie mit der Auferstehung Jesu fiir ausgesetzt erklért.
Deshalb konnten sie bereits innerhalb des Imperiums so leben als ob das Imperium und seine
Gesetze fiir sie nicht mehr gelten. Sie lebten eine Spiritualitét, die von den beiden Polen eines in
der Welt, aber nicht von der Welt-Seins bestimmt war: Kein Riickzug aus dem Alltag und den
Lebensvollziigen, wohl aber der Versuch eines anderen neuen Lebens mitten in ihm. Es ging
darum die Moglichkeiten der Existenz in dieser Welt {iber sich selbst hinauszutreiben: Was gibt
uns die Kraft anders zu leben, unser Leben als ChristInnen nach anderen Uberzeugungen

auszurichten als die in unserer Welt vorherrschenden?

Was das aber fiir unsere Existenz heute bedeuten konnte, wie wir eine solche Spiritualitét
entwickeln konnten, das liegt nicht einfach auf der Hand. Auf jeden Fall, so viel steht fest,
konnen wir nach ihr nicht wie nach einer Ressource suchen, die uns zur Verfiigung steht.
Christliche Spiritualitdt als messianisch-apokalyptische Spiritualitét ist weder ein Angebot noch
eine Kompetenz, die wir erwerben kénnen, um besser mit und in diesen Verhéltnissen leben zu
konnen. Sie bezeichnet vielmehr die Art und Weise, wie wir uns zu diesen Verhéltnissen selber
wiederum ins Verhéltnis setzen und stellt damit die Frage danach, wes Geistes Kind wir sind, wir
sein wollen. Sie ist auch keine individualisierende Frage nach meiner persénlichen Spiritualitét,
sondern eine, die den Spiritus, den Geist, Atem teilen ldsst (con-spirieren), damit er in die Welt
kommen und in ihr wirksam werden kann. Eine solche Spiritualitédt bleibt in der Geschichte
verwurzelt und damit kann sie unsere vielleicht manchmal aufkommende Sehnsucht uns der
belastenden Wirklichkeit zu entledigen und in eine andere Wirklichkeit abzutauchen nicht
entgegenkommen. Sie kann uns aber vielleicht erméglichen iiber diese Wirklichkeit hinaus zu
denken und einen apokalyptischen und messianischen Horizont zu bewahren, der den vor sich
gehenden Katastrophen nicht das letzte Wort iiber die Moglichkeiten unseres Lebens und

Hoffens iiberlassen will.



